
JP – ① – Ｄ – 003  2021 年版(ver.7) Ｄグループ 信仰の土台 03 賛美・礼拝 
■・■– 1/2  21/04/12 
 

  1/2 

★賛美： クリスチャン生活で重要な事柄の一つは賛美です。「賛美＝歌」と思われがちですが、本来は賛美

は神を讃える事です。ですから必ずしも音楽を伴う必要はありません。とはいえ、音楽理論は完全なる秩序の

上に成り立っており、音楽は神の言語と言えるので、神を讃えるのにメロディーを伴うなら、より効果的です。 
<02> 

１） 主は賛美の中に住まわれる。 
（詩篇 22:3） けれども、あなたは聖であられ、イスラエルの賛美を住まいとしておられます。 

 主は賛美の中に住まわれるのですから、ある意味でもっとも容易に神と出会う方法は賛美です。 
<03> 

２） 主の臨在と力をもたらす。 
（第２列王記 3:15-16）立琴をひく者が立琴をひき鳴らすと、主の手がエリシャの上に下り、、、 
預言者エリシャは王の態度に怒っていました。そういった心の状態の時には神の声を聞くのは難しいものです。

しかし、賛美を始めると主の霊が下り彼は預言することができたのです。 
<04> 

主の臨在がもたらされ、主の霊が下るのですから、主の霊によっていろんなことが起こります。 
癒しが起こります。悪霊からの解放が起こります。特別に神の愛を感じるような経験をすることでしょう。 

<05> 
３）賛美は捧げものでありいけにえ： 
（ヘブル 13:15）、、、賛美のいけにえ、、(中略)、、を、神に絶えずささげようではありませんか。 
詩篇のあらゆる箇所に「主をほめたたえよ」と書いています。賛美する事は命令です。 

<06> 
気分が乗らないときにも肉体を従わせて、賛美しましょう。賛美は基本的に楽しいものですが、心の状態によ

らず賛美することは私達の責任です。そういった時にこそ、主の大いなる業を見ることでしょう。 
<07> 

４）悪霊に対する霊的戦いの武器 
a)（イザヤ 30:32） 主がこれに下す懲らしめのむちのしなうごとに、タンバリンと立琴が鳴らされる。主は

武器を振り動かして、これと戦う。 
 私達がタンバリンを打ち鳴らすときに、神自身が武器を動かし戦って下さるのです。 
 それゆえ私達の教会では、賛美の際に、会衆にタンバリンを持たせています。 

<08> 
b)悪霊を縛る：詩篇 149 編 8 節に、主を喜び、踊り、タンバリンと竪琴（ギター）をかき鳴らすときに敵（貴

族＝霊的階級の高い悪霊）が縛られると書いています。逆に言えば、私達がそれらをしないなら私達が縛られ

ます。特に叫ぶこと、踊る事は自分自身の解放の為に重要です。 
<09> 

５）表現するもの 
（詩篇 66:8） 国々の民よ。私たちの神をほめたたえよ。神への賛美の声を聞こえさせよ。 

賛美は人の為ではありませんが、周りの人が見て、聞いて励まされるようにするのは良いことです。 
（詩篇 40:3） 主は、私の口に、新しい歌、われらの神への賛美を授けられた。多くの者は見、そして恐れ、

主に信頼しよう。   私達が賛美をする姿は、周りの人に主への信仰（畏れと信頼）を与えます。 
<10> 

６）私達の安全 
（ピリピ 3:1） 最後に、私の兄弟たち。主にあって喜びなさい。前と同じことを書きますが、これは、私に

は煩わしいことではなく、あなたがたの安全のためにもなることです。 
<11> 

７）私達に力を与える （ネヘミヤ 8:10） 、、この日はわれわれの主の聖なる日です。憂えてはならない。

主を喜ぶことはあなたがたの力です」。 
<12> 

８）賛美は感謝 ： 賛美は感謝です。・ 
<13> 

９）私たちの教会の賛美は伝統的な教会のイメージとは異なるかもしれません。しかし踊ること、ドラムを用

いること、叫ぶこと、喜ぶことは聖書的であると詩篇 149 篇～150 篇に書いてあります。



JP – ① – Ｄ – 003  2021 年版(ver.7) Ｄグループ 信仰の土台 03 賛美・礼拝 
■・■– 2/2  21/04/12 
 

  2/2 

★礼拝   
どちらかといえば、賛美は外側に表されるべきものですが、礼拝は心の内側、そして霊の事柄です。 
同じ「礼拝」でもギリシャ語では「神をあがめる意味」と「仕える」の二つは区別されております。まずは「あ

がめる」という意味での礼拝について語ります。 
<15> 

礼拝とは人間だけに与えられた、霊的な行為です。「息のあるものはみな主を褒め称えよ」（詩篇 150:6）とあ

るので動物も、植物も主を賛美するのでしょうが、礼拝ができるのは霊を持つ人間だけです。 
<16> 

何をするのか？：礼拝は自分自身を捧げる時です。捧げるものは何ももっていない人はいません。心を捧げる

ことができるからです。心を捧げるとは「思い煩わない」という意味もあります。礼拝をするときに神様だけ

に意識を集中させましょう。 
<17> 

私達の体は「神の霊（聖霊）が宿る宮」です。聖霊自身が私達の心が神に向かう事を助けてくださるのですか

ら、その働きを妨げないなら、誰でも容易に礼拝することができるのです。 
<18> 

逆にもし、あなたが礼拝する事に困難を感じているならば、過去の束縛や霊的な束縛があるのかもしれません。

思い当たることがあるなら相談してみてはいかがでしょうか？ 
そうであるなら、それらを取り扱うべきです。多くの場合、それは人では解決できません。互いに罪や弱さを

告白しあい(ガラテア 6:2)、祈り合うときにそれができるようになることでしょう。 
<19> 

（ヨハネ 4:24） 神は霊ですから、神を礼拝する者は、霊とまことによって礼拝しなければなりません。」 
<20> 

礼拝に必要な 2 つのこと （１）「霊」による。（２）「まこと＝真実、偽善が無い」による。 
いきなり「霊で礼拝しなさい」と言われても、よくわからないかもしれませんが、人はもともと、何かを礼拝

するように作られているので（それゆえ真の神を知らない人は、お金や、人や、偶像、地位、名誉を崇拝して

しまうのです。）私達の心が神に向かっているなら、体験できるようになります。 
<21> 

また、礼拝は神から受け取るときです。神の愛、神からの語りかけ、啓示を受け取ります。 
<22> 

狭い意味での礼拝は、賛美のプログラムの中で主に後半に持たれる神へ心を向けるときです。そういったとき

は神の臨在が強いので、一人で祈る時より神との交流が持ちやすいです。 
<23> 

（ローマ 12:1・・あなたがたのからだを、神に受け入れられる、聖い、生きた供え物としてささげなさい。

それこそ、あなたがたの霊的な礼拝です。12:2 この世と調子を合わせてはいけません。いや、むしろ、神の

みこころは何か、すなわち、何が良いことで、神に受け入れられ、完全であるのかをわきまえ知るために、心

の一新によって自分を変えなさい。 
<24> 

この御言葉が言う礼拝とは二つ目の「仕える」という意味の礼拝ですが、体を持って捧げる(具体的に奉仕を

することも含めて)、自分自身を捧げるという意味においては本質的に同じ事です。 
<25> 

礼拝とは自分自身をささげる行為であり、２つの側面があります。一つは、今の生活に「心を主に向ける」と

いう行為を付け足すことです。 
二つ目に、この世の価値観や、世にあわせる態度を取り去ることです。この世の価値観を取り去る為にはただ、

主に願う事ではなく、私たちが決心していく必要があります。 
<26> 

「自分の体を生きた供え物としてささげなさい」とあるように、自分の体で他の人に仕えていく事も礼拝です。

ですから礼拝は、日常生活の中の普通の活動の中でも行えます。家族に仕え、家事をしているときもそれは礼

拝行為なのです。私達の全ての活動は聖いものです。育児をすることは、会衆に説教をするのに比べて大きな

働きには見えませんが、神の目には同様に聖い活動なのです。ですから、私達はあらゆる活動の中で自分自身

を捧げていくことにより、神と出会い、関係を深めていく事ができるのです。 


